
 

Bất nhị 
*** 

Nội dung 
I. Tổng quan về Bất nhị. 

1) Trung đạo. 

2) Bất nhị. 

1/. Các đặc tính của Bất nhị. 
2/. Chữ “tức” trong diễn đạt Bất nhị. 

3) Vô phân biệt.  

II. Kinh Duy Ma Cật và Bất nhị. 

NBS:  Mimh Tâm 6/2022. 

I. Tổng quan về Bất nhị. 

 

Bất nhị được xem là pháp môn thuộc giáo lý Trung đạo, do các Tổ về sau triển 
khai chi tiết.  

1) Trung đạo (中道;  P: Majjhimā-paṭipadā;  S: Madhyamā-pratipad;  E: Middle 

Way;  F: Voie du Milieu):  Là từ được dùng chỉ chung cho các phương pháp giảng dạy 



của đạo Phật, nhằm tránh những cực đoan trong đời sống vật chất và đời sống tinh 
thần, tiêu biểu là lối sống buông thả theo dục lạc hay lối sống trói buộc trong khổ hạnh. 

Trong tiếp cận chân lý, thì bất thiện là một cực đoan mà thiện cũng là một cực 

đoan, lìa hai cực đoan này chính là Thực tướng Trung đạo. 

Tư tưởng Trung đạo được xem là mới mẻ so với các khuynh hướng tư tưởng 

triết học và tôn giáo đương thời, cả về phương diện triết lý lẫn thực hành.  

Trong bài kinh Chuyển Pháp Luân (P: Dhammacakkappavattana-sutta) thuộc 

Tương Ưng Bộ kinh, đức Phật gọi giáo pháp của mình là Trung đạo, nhằm xác nhận 
rằng nhờ thực hành con đường Trung đạo, mà Như Lai sở đắc trí tuệ, thành tựu an 

tịnh, giác ngộ, Niết-bàn: 

"Này chư Tỳ khưu, có hai điều thái quá mà người xuất gia không nên theo. Thế 

nào là hai? 

- Một là mê đắm dục lạc, hạ liệt, phàm phu, không xứng Thánh hạnh, không 
thiệt lợi đạo.  

- Hai là tu khổ hạnh, khổ đau, không xứng Thánh hạnh, không thiệt lợi đạo.  

Này chư Tỳ khưu, chính nhờ từ bỏ hai điều thái quá này, Như Lai giác ngộ Trung 
đạo, con đường đem đến pháp nhãn, trí huệ đưa lại an tịnh, thượng trí, chứng Niết-
bàn. 

- Trong kinh Tương Ưng bộ 5 - đức Phật dạy : 
 “ Có hai cực đoan vô ích mà người sống đời cao thượng không nên hành theo, 
đó là sống kết hợp với dục vọng thấp hèn và sống kết hợp với tự hành hạ mình, tự  làm 
khổ mình “. 

Nhìn chung, Trung đạo có thể gọi là Phật đạo, với ngụ ý hai giáo lý sau: 

1. Duyên khởi (縁起;  P: Paṭiccasamuppāda;  S: Pratītyasamutpāda;  E: 

Dependent origination, Dependent arising;  F: Coproduction conditionnée):  Còn gọi là 

Trung đạo-Duyên khởi, tiêu biểu cho nhận thức về thực tại (= Chân lý Duyên khởi).  



2. Bát Chánh Đạo (八正道;  P : Ariyatthangikamagga;  S : Aryastangikamarga;  

E: The Eightfold Path;  F:  Noble Chemin octuple): Còn gọi là Trung đạo-Bát Chánh 
Đạo, tiêu biểu cho mọi hành động trong cuộc sống từ nhận thức Trung đạo-Duyên 
khởi.  

2) Bất Nhị [不二;  P: Advita, Advaya;  S: Advaita, Advaya;  E: Non-duality, No 

second, Unique in its kind;  F: Non-dualité]  có nghĩa là Không hai, Không nhị nguyên, 

Vô nhị, Ly lưỡng biên (lìa hai cực đoan). 

Khi hành giả nhận thức sâu sắc được bản chất phân biệt và tránh các cực đoan 

của nhận thức phân biệt – Thức, thì nhận thức này được gọi là nhận thức Bất Nhị  
hay Trí Bất Nhị.  Hành giả nhận thức và hành động thuần thục theo lý Bất Nhị, được 

xem là Bậc giác ngộ. 

Bất Nhị pháp [不二法;  E: The one undivided truth, The Buddha-dharma is no 

second nor difference]:  Là phương pháp tu học theo lẽ Bất Nhị.  Trường phái tu học 
theo Bất Nhị pháp được gọi là Bất Nhị pháp môn 不二法門. 

 1/. Các đặc tính của Bất nhị: 

Bất nhị được xem là thái độ từ bỏ hai quan điểm cực đoan, đó là thế giới trường 
tồn hay hoại diệt, thế giới là có (hữu) hay không có (vô).  

Bất nhị đối với hết thảy mọi sự vật hiện tượng hàm ý là không nên quá chấp mắc 
phân biệt, tức chấp mắc phân biệt cực đoan. Bất nhị còn có ý nghĩa là Vô trụ, tức luôn 

cảnh giác dính mắc vào các kiến chấp trong thế giới tương đối. 

Bất nhị được xem như hệ quả từ nhận thức đúng đắn bình đẳng tính  “Vô ngã-
Vô thường” của chân lý Duyên khởi nơi mọi sự vật hiện tượng.  Bất nhị biểu hiện bằng 

trạng thái tâm không còn ràng buộc nơi chủ thể và đối tượng, nơi nam và nữ, nơi trẻ và 
già, nơi sinh và tử, nơi vật và tâm, nơi thiện và ác, nơi khổ và vui, nơi đẹp và xấu ... 

Bất Nhị không có nghĩa là Nhất nguyên nơi Nhất nguyên luận  hay phủ định Nhị 
nguyên  nơi Nhị nguyên luận.  Bất Nhị không hàm ý phủ bác đối đãi, vì phủ bác là 



không tránh được đối đãi và dễ dàng đưa tới cực đoan, nên có thể tạm gọi Bất Nhị là 

“Nhị nguyên tạm” - một cách phát biểu tiếp cận về ý nghĩa của Trung đạo. 

 Trong Pháp Hoa Văn Cú (法華文句) 6 có câu: “Nhị nhi Bất Nhị, Bất Nhị nhi nhị * 

二而不二、不二而二, * Hai mà chẳng Hai, Chẳng Hai mà Hai”. 

 2/. Chữ “tức” trong diễn đạt Bất nhị. 

Trong kinh điển Bắc tông, chữ tức (即 hoặc 卽) hay tức thị 卽是 vốn có nghĩa 

“chính là”, được dùng để chỉ sự không có bản tính cố định, không ngoài nhau của các 

pháp (sự vật hiện tượng), như “Phiền não tức Bồ-đề”, “Sắc tức thị không, Không tức thị 
Sắc”, nhằm diễn đạt tính Bất nhị từ sự giác ngộ chân lý Duyên khởi, nghĩa là pháp 

Duyên khởi được soi chiếu vào đối tượng để thấy ra bản tính thực của đối tượng này 
theo nguyên tắc Nhân Duyên Quả. 

Nhân    +   Duyên                     =>  Quả  

Ngã      +    Pháp Duyên khởi  =>  Vô ngã 
Tục đế  + Pháp Duyên khởi  =>  Chân đế 
Thức     +    Pháp Duyên khởi     =>  Trí 

Trong Pháp Bảo Đàn kinh, Tổ Huệ Năng nói:  “Này Thiện tri thức, phàm phu tức 
Phật, phiền não tức Bồ-đề. Niệm trước mê tức phàm phu, niệm sau ngộ tức Phật; niệm 
trước chấp cảnh tức phiền não, niệm sau lìa cảnh tức Bồ-đề.” 

Tương tự: 

Phàm phu +  Pháp Duyên khởi  =>  Phật 
Phiền não + Pháp Duyên khởi  =>  Bồ-đề 
Sắc  + Pháp Duyên khởi  =>  Không 

 Thiền sư Tư Nghiệp người Trung Hoa, khi chưa xuất gia làm nghề hàng thịt. Một 

hôm mổ heo, bỗng dưng ông thức tỉnh, bỏ nghề đi xuất gia. Khi xuất gia, ông làm bài 
kệ biểu hiện cho sự chuyển hóa “Phiền não tức Bồ-đề” như sau: 



                         Tạc nhật Dạ-xoa tâm 
                         Kim triêu Bồ-tát diện 
                         Bồ-tát dữ Dạ-xoa 
                         Bất cách nhất điều tuyến. 
             Dịch: 
                         Hôm qua tâm Dạ-xoa, 
                         Ngày nay mặt Bồ Tát 
                         Bồ-tát cùng Dạ-xoa 
                         Không cách một sợi chỉ. 

 3) Vô phân biệt. 

Vô phân biệt (無分別;  P: Nib-vikappa;  S: Nir-vikalpa;  E: Non-discriminative): 

Có nghĩa là không phân biệt. Đây được xem là một cách của diễn đạt Bất nhị. 

Vô phân biệt trí (無分別智;  P: Nib-vikappa-ñāna;  S: Nir-vikalpa-jñāna;  E: Non-

discriminative wisdom) còn gọi là Vô phân biệt tâm (= Xin xem mục từ Tâm), đồng 

nghĩa với Căn bản trí  (根本智;  S: Mūla-jñāna;  E: Fundamental wisdom) là tuệ giác từ 

sự chứng ngộ chân lý Duyên khởi. 

Vô phân biệt trí là các thấy biết trực tiếp do Căn Trần tiếp xúc mà phát sinh, có 
phận sự ghi nhận hay nhận biết  đối tượng. Đối tượng như thế nào thì nhận biết như 

thế ấy, không thêm bớt, khoa Tâm Lý học gọi là Nhận thức cảm tính đối tượng, còn 
thuật ngữ Phật học trong bộ A Hàm gọi là Trực giác.  

Vô phân biệt trí là các thấy biết không khái niệm, không ngôn ngữ chế định, 
không phân biệt đối tượng này với đối tượng kia. Các thấy biết này có tính chất Vô 

niệm, Vô ngôn, Vô phân biệt mà Thánh hay Phàm đều như nhau, bởi Vô phân biệt trí 
này do Căn Trần tiếp xúc mà phát sinh nên nó Vô thường, Vô chủ, Vô sở hữu (Vô ngã) 

sinh ra đời là có, không cần phải học hỏi. Tuy nhiên, có sự khác biệt sau: 

- Vô phân biệt trí của Phàm phu gọi là Tưởng tri (想知;  P: Sañjānāti): Đây là 

loại nhận thức chúng ta sử dụng thường ngày. Loại tri này lệ thuộc vào ký ức và sự 
đặt tên. Như mắt ta thấy một cây bút, ta không quán sát gì nhiều nhưng vẫn biết ngay 



đó là một cây bút. Đó là tưởng tri. Tưởng tri nhờ cậy vào sự hiểu biết và sự định danh 

đã có trong quá khứ.   

- Vô phân biệt trí của bậc Thánh gọi là Tuệ tri (慧知;  P: Pajānāti):  Đây là cái 

biết trong sáng, khách quan, vượt ngoài ngôn ngữ và khái niệm, bởi thấy được thực 

tính của pháp từ Duyên khởi tính, là sự nhận biết rõ rệt chứ không hời hợt như trong 
quán sát và nhờ cậy vào ký ức.  

Một trong những công án Thiền là câu “Muôn pháp trở về một, một về chỗ 

nào?” Cái Một ấy bao trùm tất cả, chứa đựng tất cả, dung thông tất cả, ở đâu cũng 

chính nó, vậy thì có gì đến đi. Danh từ một và hai chỉ là số lượng phân biệt của thế 
gian, nhưng từ chỗ khởi đầu phân biệt một và cái khác với một ấy, nảy sinh ra vô số 

phân biệt, lôi kéo không cùng. Nay đưa ra câu hỏi về Bất nhị “Một” như mang ý nghĩa 

về tính bình đẳng của vạn pháp, Duyên khởi tính, là con đường độ sinh vô ngại của các 
vị Bồ-tát đến với muôn loài.  

II. Kinh Duy Ma Cật và Bất nhị. 

 

 Trong kinh Duy-ma-cật Sở Thuyết (S: Vimalakīrtinirdeśa-sūtra), Bồ-tát Văn-thù 

hỏi Cư sĩ Duy-ma-cật những gì là pháp môn Bất Nhị, nhưng Duy-ma-cật im lặng (= mặc 



nhiên 默然) không trả lời. Văn-thù hiểu được cái im lặng này, liền bảo: “Hay lắm! Hay 

lắm! Không có văn tự ngôn thuyết, không chỉ bày, không ý niệm, lìa vấn đáp là đến chỗ 
pháp môn Bất nhị.”   

Sự im lặng của Duy-ma-cật là một lời kết vượt thoát. Nói hay không nói đều 

chẳng ra ngoài tâm, lời của 31 vị Bồ-tát trình bày đã nhiều rồi. Ở đây Duy-ma-cật hiển 
lộ chỗ không lời: “Chốn không lời là muôn tiếng ca”. Đời sau ca ngợi Duy-ma-cật là im 
lặng sấm sét (= mặc như lôi 默如雷).  

Trong kinh, Phẩm thứ 9 “Bất Nhị pháp môn”, Duy-ma-cật nói với chúng Bồ-tát 

rằng: “Chư nhân giả! Thế nào là Bồ-tát vào pháp môn không hai?”.  Đến đây 31 vị Bồ-
tát lần lượt nói lên ý kiến của mình. 

1- Bồ-tát Pháp Tự Tại (S: Dharmavikurvana) nói:  Sinh và Diệt là hai. Pháp vốn 
xưa chẳng sinh, nay ắt chẳng diệt. Được Vô Sinh Pháp Nhẫn là vào pháp môn Bất nhị. 

- Vô sinh nhẫn 無生忍 = Vô sinh pháp nhẫn 無生法忍 (S: anutpattika-dharma-

kṣānti;  E: No-thought tolerance) được xem là đồng nghĩa với Nhẫn Ba-la-mật 

(忍波羅蜜;  P: Khanti pāramī;  S: Kṣānti-pāramitā;  E: Perfection of patience, tolerance, 

forbearance, acceptance, endurance), là sự nhẫn nại hoàn hảo. Do hành giả thấy biết 
rõ tất cả các loài hữu tình và vô tình đều do Duyên khởi, nên hạnh nhẫn của hành giả 

không còn dính mắc vào các Duyên. Tất cả đều tùy duyên.  

Nhìn tổng quát các sự vật hiện tượng, thông thường chúng ta bị chi phối bởi sự 
có mặt (sinh) và sự biến mất (diệt) của chúng. Bồ-tát nhìn trên bản tính Duyên khởi, 

thấy tất cả các sự vật hiện tượng không sinh diệt, (bất sinh bất diệt) thì thấy không có 
hai. 

2- Bồ-tát Đức Thủ (S: Srigandha) nói:  Ngã và Ngã sở là hai. Vì có ngã nên mới 
có ngã sở, nếu không có ngã thì không có ngã sở. Thấy biết thế, tôi thể nhập pháp môn 
Bất nhị. 

- Ngã (我;  P: Attā;  S: Ātman;  E: Atman):  Là cái Tôi được ý niệm với một thể 

tính trường tồn, không bị ảnh hưởng của tụ tán, sinh tử. Đạo Phật không công nhận sự 



hiện diện của một Ngã như thế trong tất cả mọi hiện tượng tâm lý và vật lý, có nghĩa là 

không có một chủ thể gì được gọi là độc lập, thường còn. 

 - Ngã sở  [我所;   P: Attaniya, Atmaniya;  S: Atmiya; E:  Belonging to oneself, 

anything related to the self, Mine, Self-mine]:  Đó là chấp Ngã về ngoại sự vật mang 

thuộc tính của Ngã, như cái do tôi sở hữu, cái thuộc về tôi, cái của tôi.  

Vị Bồ-tát này đặt vấn đề chính ở bản ngã. Ý thức về mình về người, về cái của ta 

và không phải của ta, làm mọi sự chia cắt. Ngã là cái nút cần được tháo gỡ, một thi sĩ 
nói: 

Khi chưa có ta hề đường đi thênh thang 
Kịp khi có ta hề chông gai mênh mang. 

3- Bồ-tát Bất Huyễn (S: Amayika) nói:  Thọ và Bất thọ là hai. Nếu đối với các 
pháp mà chẳng thọ thì không có cái được (= bất khả đắc). Vì không được cho nên 
không lấy, không bỏ, không tạo tác, không hành vi. Do nhận thức vậy mà tôi thể nhập 
pháp môn Bất nhị. 

Thọ 受 là nhận, là chịu. Bất thọ 不受 là không nhận, không chịu. Được khen thì 

vui, bị chê thì buồn, đó là có thọ. Khen không vui, chê không buồn là không thọ. Vui 

buồn, sướng khổ, nổi sân si là tâm bị động, là có thọ. Nếu đối cảnh mà tâm không 
động là không thọ.  

Bồ-tát đứng về thái độ và tư tưởng trên các pháp, chấp nhận hoặc không chấp 
nhận đều là hai việc cần buông xả. Đức Phật nói: “Ta đối với các pháp đều nhận biết, 
nhưng tất cả đều Vô sở thọ”. 

4- Bồ-tát Đức Đảnh (S: Shrikuta) nói:  Cấu và Tịnh là hai. Thấy được thực tính 
của Cấu thì không có tướng Tịnh. Do tỏ ngộ lẽ thật này, tôi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

Cấu 垢 (dơ) cũng như Tịnh 淨 (sạch) đều không có bản chất thật, tùy nghiệp, 

tùy các cư xử của mọi loài mà nói dơ, nói sạch. Nơi đống rác, đống phân vẫn là nhà cửa 
của vô số loài, bỏ đi cái nhìn dị biệt, có nghĩa là đừng bắt mọi loài nhìn theo ý riêng của 

mình thì sẽ không thấy trở ngại. Tuệ Trung Thượng Sĩ bảo: 



Pháp thân không ngăn ngại 
Nào sạch lại nào dơ 
Xưa nay không dơ sạch 
Dơ sạch thảy tên suông. 

5- Bồ-tát Thiện Túc (S: Bhadrajyotis) nói:  Động và Niệm là hai. Chẳng động 
tâm ắt là không niệm tưởng; không niệm tưởng tức là không phân biệt. Thông suốt 
được lẽ thật này, tôi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

Động 動 là sự chớm khởi động của tâm thức => Động tâm ;  Niệm 唸 là cái khởi 

động đã thành dòng tư tưởng => Niệm tưởng.  Cái chớm khởi còn ở tình trạng nguyên 
sơ, nhưng là đã tách mình ra khỏi khối đồng nhất, nên từ đó dẫn đến niệm tưởng, hễ 

có niệm tưởng thì mọi việc phân chia, không thể vào pháp môn Bất nhị. 

6- Bồ-tát Thiện Nhãn (S: Sunetra) nói:  Nhất tướng và Vô tướng là hai. Nếu biết 
Nhất tướng tức là Vô tướng, cũng không chấp giữ Vô tướng là vào chỗ bình đẳng. Thấu 
suốt thế, tôi thể nhập vào pháp môn Bất nhị.  

Nhất tướng 一相 (Có tướng) và Vô tướng 無相 (Không tướng) thay phiên nhau 

biểu hiện; sợ Tướng nên tìm đến Không tướng nên còn kẹt hai bên, ngay nơi biết là 

không có Tướng, thì mọi vật đều bình đẳng. 

7- Bồ-tát Diệu Tý (S: Subahu) nói:  Tâm Bồ-tát và Tâm Thanh văn là hai. Quán 
Không “tâm tướng”, như trò ảo hóa thì không thấy có tâm Bồ-tát khác với tâm Thanh 
văn. Thấy được như thế, tôi thể nhập vào pháp môn Bất nhị.  

Bồ-tát mà còn chấp có tâm Bồ-tát và tâm Thanh văn thì chưa phải Bồ-tát. 

8- Bồ-tát Phất Sa (S: Tisya) nói:  Thiện và Bất thiện là hai. Nếu chẳng khởi ý 
cho là thiện, bất thiện, đến bờ mé Vô tướng của các pháp. Do vậy, tôi thể nhập vào 
pháp môn Bất nhị.  



Vẫn thường hằng làm thiện nhưng không chấp trước vào việc của mình, không 

phân biệt đối xử khi gặp người thiện-bất thiện. Khái niệm đối đãi thiệt-bất thiện chỉ là 
giả huyễn mà niệm.  

9- Bồ-tát Sư Tử (S: Simha) nói:  Tội và Phước là hai. Tính của tội và phước 
không khác. Hiểu rõ thế cho nên không thấy có ràng buộc và cũng không thấy có giải 
thoát. Do vậy, tôi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

Tính của tội cũng như tính của phước đều không thật, tội phước chỉ phát sinh từ 

tâm vọng, cho là tội là phước đứng về phía này chống báng phía kia đều là không đúng 
pháp thể. 

10- Bồ-tát Sư Tử Ý (S: Simhamati) nói:  Hữu lậu và Vô lậu là hai. Chứng đắc 
các pháp bình đẳng thì không khởi ý niệm về hữu lậu, vô lậu, không chấp Tướng cũng 

không trụ vào Vô tướng. Do vậy, tôi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

- Hữu lậu (有漏;  P: sāsava;  S: sāsrava;  E: Impure happiness) là Si, là phiền 

não do không hiểu biết hay hiểu biết sai về chân lý Duyên khởi, mà theo đó mọi hành 
động sẽ dễ dàng rơi vào các bám chấp Tham hay Sân.. 

- Vô lậu (無漏;  P: Anāsava;  S: Anasrāva;  E: Free from intoxicants) là hết phiền 

não và đạt cảnh giới thanh tịnh. 

Sở dĩ có phiền não là vì không thấy được tính cách bình đẳng của các pháp. Nếu 

được tâm Như, thì đến chỗ Vô lậu mà không còn chấp đó là Vô lậu. 

11- Bồ-tát Tịnh Giải (S: Suddhadhimukti) nói:  Hữu vi và Vô vi là hai. Lìa tất cả 
số đếm thì tâm rỗng lặng như hư không, dùng trí tuệ thanh tịnh chiếu soi vạn pháp thì 
không còn có trở ngại nào. Do vậy mà tôi thể nhập vào pháp môn Bất nhị.  

- Hữu vi pháp (有爲法;  P: Saṇkhata-dhamma;  S: Saṃskṛta-dharma;  E: 

conditioned dharma):  Còn gọi là Thế gian pháp, là các pháp do các Duyên cấu thành 

mang tính giả tạm, nhất thời – tức Vô thường.  



- Vô vi pháp (無爲法;  P: Asaṅkhata-dhamma;  S: Asaṁskṛta-dharma;  E: 

Unconditioned dharma):  Là các pháp không do các Duyên cấu thành, không có hình 

tướng và số lượng, chẳng thể suy lường và dùng lời nói diễn tả được.  

Pháp hữu vi có tạo tác hình tướng nên có số đếm, ở đây lìa tất cả hình tướng 

đến chỗ tâm rỗng rang nên gọi là nhập pháp môn Bất nhị. 

12- Bồ-tát Na-la-diên (S: Narayana) nói:  Thế gian và Xuất thế gian là hai. Tính 
Không của thế gian tức là xuất thế gian. Trong đó không có tướng đi vào, đi ra, không 
có tướng đầy, tướng vơi. Do nhận thức đó, tôi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

Chán thế gian nên hướng vào xuất thế gian. Lục tổ Huệ Năng nói: “Phật pháp tại 
thế gian. Bất ly thế gian giác. Ly thế mích Bồ-đề. Kháp như tầm thố giác.” Nghĩa là: 

Phật pháp ở tại thế gian. Không lìa thế gian mà được giác ngộ. Lìa thế gian tìm giác 

ngộ thì cũng như tìm sừng con thỏ. 

13- Bồ-tát Thiện Ý (S: Dantamati) nói:  Sinh tử và Niết-bàn là hai. Thấy được 
tính của sinh tử thì không còn sinh tử. Không trói không mở, không cháy không tắt, 
không sinh không diệt. Thấy rõ như thế, tôi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

Đứng về tướng trạng thì có Sinh tử khổ đau và Niết-bàn an lạc. Chưa ra khỏi 
sinh tử, chưa tới Niết-bàn thì phiền não. Nếu thấy được tính của Sinh tử là Không, tức 

Sinh cũng không mà Tử cũng không, Niết Bàn cũng không, ra khỏi mộng tưởng thì đó 
là vào pháp môn Bất nhị. 

Tuệ Trung Thượng Sĩ nói: Tâm mà sinh chừ sinh tử sinh. Tâm mà diệt chừ sinh 
tử diệt. 

14- Bồ-tát Hiện Kiến (S: Pratyaksadarsana) nói:  Tận và Bất tận là hai. Vạn pháp 
hoặc rốt ráo tận hoặc rốt ráo bất tận đều là tướng Vô tận. Tướng vô tận tức là Không. 
Không thì không có tướng tận hay vô tận. Tỏ ngộ lẽ ấy, tôi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

Cái gì đếm được, biết được, có giới hạn thì gọi là Tận. Còn những gì không thể 

đếm được thì gọi là Bất tận. Tuy đếm được hay không đếm được thì vạn pháp đều 
cùng chung Bản tính Duyên khởi, đó là Không. Cùng bản tính Duyên khởi, nên vạn 



pháp tuy có ít có nhiều, có nhỏ có lớn ..., nhưng tự tính vẫn như nhau. Khi không còn 

thấy có sự khác biệt thì tất cả sẽ không có Hai tức là Bất Nhị vậy. 

Khi chúng ta phân biệt thì các pháp kéo dài, mong cho tận cùng hay không tận 

cùng cũng đều sai. 

15- Bồ-tát Phổ Thủ (S: Parigudha) nói:  Ngã và Vô ngã là hai. Ngã còn chẳng 
có, Vô ngã càng không thể có. Thấy được thật tướng của Ngã thì không còn khởi niệm 
hai. Do vậy, tôi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

- Vô ngã (無我;  P: Anattā;  S. Anātman;  E: Non-self): Đó là không có Ngã, 

nghĩa là không có một pháp (cái gì) hữu hình hay vô hình nào gọi là thực thể có tính 
chất tự hữu, hằng hữu (= bất biến), đồng nhất hay riêng biệt có tính độc lập.  

Thông thường chúng sinh Chấp ngã, nhưng thật ra đó chỉ là cái hiểu biết về Ngã 

không đến nơi đến chốn, cho nên rốt cuộc nói Ngã, nói Vô ngã cũng chỉ trên ngôn từ. 

16- Bồ-tát Điện Thiên (S: Vidyuddeva) nói:  Minh và Vô minh là hai. Thật tính 
của Vô minh là Minh. Minh cũng không chấp thủ. Ly tất cả số đếm. Trụ tâm không có ý 
niệm hai. Do vậy, tôi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

- Minh (明 ;  P: Vijjā;  S: Vidyā;  E: True knowledge):  Sự hiểu biết đúng với lẽ 

thật, với chân lý Duyên khởi, còn được gọi là Chánh kiến, là Tuệ tri hay Liễu tri.  

- Vô minh (無明;  P: Avijjā;  S: Avidyā;  E: Ignorance):   Là không có tuệ giác,  

là không hiểu biết hay hiểu biết sai về chân lý (# Si mê). 

Vô minh là mê mờ điên đảo, Vô minh không có tính chất thật cố định, nếu Vô 

minh cố định thì làm sao tu?  Biết được điều này là Minh cũng đừng chấp tướng mình 
cố định vĩnh viễn. 

17- Bồ-tát Hỷ Kiến (S: Priyadarshan) nói:  Sắc, Không là hai. Sắc tức là Không. 
Chẳng phải do Sắc diệt mới thành Không, mà tính của Sắc tự Không. Thọ, Tưởng, 
Hành, Thức cũng như vậy. Thức và Không là hai. Thức tức là Không. Chẳng phải do 



Thức diệt mới thành Không, mà tính của Thức tự Không. Do quán triệt lẽ đó, tôi thể 
nhập pháp môn Bất nhị. 

Đây thuộc về lý Bát-nhã nơi Tâm kinh:” Sắc tức là Không và Không tức là Sắc”. 

Cái thân tứ đại của chúng ta và vạn pháp trên thế gian đều là do các duyên hòa hợp 
tạo thành nên chúng không có chủ thể, tự tính. Vì thế Sắc là Vô ngã tức là Không, 

nghĩa là Sắc vô thường sinh diệt, nên không chấp thủ, bám víu, tham đắm vào  Sắc. Ví 
như cái bình hoa đẹp rất quý; nhưng nếu ta chấp thủ thì khi bình hoa bể tâm ta sẽ sinh 

phiền não cho chính mình. Công danh, phú quý cũng như đeo ách trên vai, công danh 
càng cao, uy quyền càng lớn thì ách càng nặng. 

Vì Sắc là Không nên Thọ, Tưởng, Hành, Thức cũng là Không. Nói chung, thấy 
biết vạn pháp là Không, nên tâm ta sẽ không còn dính mắc, tham đắm mà lo âu, phiền 

não. 

18- Bồ-tát Minh Tướng (S: Prabhaketu) nói:  Tứ đại và Không đại là hai. Tính 
của Tứ đại tức là tính của Không đại. Hiểu biết được như thế, cũng tức là nhận thức rõ 
tính của các đại, tôi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

Tứ đại là đất, nước, gió, lửa là bốn duyên căn bản tạo thành thân con người và 
thế giới. Đối ngược với Tứ đại là Không đại. Nhưng tự tính của Tứ đại là Không tức là 

Không đại. Nếu đứng về mặt Tục đế đối đãi thì có sinh diệt, còn đứng về mặt Chân đế 
thì tất cả là Không, là bất sinh bất diệt không đối đãi, nghĩa là không có Hai. 

Tứ đại và Không đại đều từ các duyên. Chỉ vì theo duyên nghiệp chúng sinh mà 

thấy có khác. 

19- Bồ-tát Diệu Ý (S: Pramati) nói:  Nhãn căn và Sắc trần là hai. Biết tính của 
nhãn căn đối với sắc không tham, không sân, không si, đó gọi là tịch diệt vắng lặng. 
Năm căn và năm trần còn lại cũng giống như thế. Thấu hiểu các căn đối với các trần 
không bị chi phối, tôi thể nhập vào pháp môn Bất nhị.  



Nhãn căn và Sắc trần đặc trưng cho 6 Căn và 6 Trần. Khi hành giả phòng hộ làm 

chủ) 6 Căn, thì khi tiếp xúc với 6 Trần sẽ không để phát sinh ra ý niệm phân biệt chấp 
thủ của 6 Thức dễ đưa đến phiền não.  

Các Thiền sư thường nói: Căn Trần không dính mắc nhau là giải thoát. Vào pháp 
môn Bất nhị là vào chỗ giải thoát ấy. 

20- Bồ-tát Vô Tận Ý (S: Aksayamati) nói:  Bố thí và Hồi hướng Nhất thiết trí là 
hai. Tính Bố thí tức là thật tính của Hồi hướng Nhất thiết trí. Ở trong ấy (Bố thí Ba-la-
mật) mà nhập vào một tính Nhất thiết trí này. Thấy biết thế mà tôi thể nhập vào pháp 
môn Bất nhị. Cũng vậy, Trì giới, Nhẫn nhục, Tinh tấn, Thiền định, Trí tuệ đối với Hồi 
hướng Nhất thiết trí. 

- Nhất thiết trí  (一切智;  S: sarvajñatā) = Chánh trí (正智;  P: Sammā-ñāṇa;  

S: Samyak-jñāna;  E: Perfect wisdom):  Cả hai đồng nghĩa với Tuệ giác. 

Hành Lục độ Ba-la-mật là tiến đến Phật đạo, Hồi hướng Nhất thiết trí cũng tiến 

đến Phật đạo, nên chỉ cần vào một tính cũng đủ. 

21- Bồ-tát Thâm Tuệ (S: Gambhiramati) nói:  Không, Vô tướng, Vô tác là hai. 

Không tức là Vô tướng, Vô tướng tức là Vô tác. Hiểu rõ “Không tức Vô tướng, Vô tướng 
tức Vô tác” thì tâm, ý và thức bấy giờ trở thành một. Bấy giờ một giải thoát môn tức là 
ba giải thoát môn. Quán triệt lẽ đó, tôi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

Không, Vô Tướng, Vô Tác là ba, nhưng ở đây Bồ-tát Thâm Tuệ nói là Hai nhằm 

chỉ sự đối đãi của tâm và cảnh hay giữa con người và pháp tu quán.  

Không tức không thực thể (= Vô ngã) do các pháp hình thành từ các duyên luôn 

tương tác biến đổi, nên => Vô tướng tức tướng luôn thay đổi, nên => Vô tác tức 
không có Ngã hành động. 

Trong Thanh Tịnh Đạo luận có chép: 

Không có người hành động, chỉ có hành động. 
   Ngoài sự chứng ngộ, không có người chứng ngộ. 



   Chỉ có những thành phần cấu tạo luôn trôi chảy. 
   Đó là quan kiến thực tiễn và chân chánh. 

22- Bồ-tát Tịch Căn (S: Satendriya) nói: Phật, Pháp, Tăng là hai. Phật tức là 
Pháp, Pháp tức là Tăng. Tam bảo đều là tướng vô vi, bình đẳng như hư không, tất cả 
pháp cũng theo lẽ đó. Do vậy, tôi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

Tam Bảo là Chân lý Duyên khởi, Quy y Tam Bảo là nương tựa Chân lý Duyên 
khởi để tu học. Các pháp do Duyên khởi nên dù quý dù tiện cũng đều bình đẳng. Lục 

Tổ nói: Phật là giác, Pháp là chánh, Tăng là thanh tịnh. Quy y Tam Bảo  là trở về với ba 
đức tính sẵn có nơi một thân ta. 

23- Bồ-tát Tâm Vô Ngại (S: Apratihatanetra) nói:  Thân và Thân hoại là hai. 
Thân tức Thân hoại. Vì sao? Người thấy thật tướng của thân tức không thấy thân và 
thân hoại. Thân và thân hoại không hai, không thể phân biệt. Đối với điều này tôi 
không kinh sợ và thể nhập vào pháp môn Bất nhị. 

Thân là do bốn duyên đất, nước, gió, lửa tạo thành nên thân là Vô ngã, Vô 
thường. Vì vô thường nên một ngày nào đó thân sẽ bị hoại. Hiện tượng này là cho tất 

cả chúng sinh chớ không sót một ai. Vì thế già, bệnh, chết là chuyện đúng theo quy 
luật tự nhiên của vũ trụ. Không hiểu được thế mà yêu thích thân, sợ mất thân là còn 

thấy hai, là chính Vô minh (= Si mê) là nguyên nhân đưa đến lo sợ.  

24- Bồ-tát Thượng Thiện (S: Suvinita) nói: Thân, Khẩu, Ý lành là hai. Ba nghiệp 
đều là tướng Vô tác. Tướng Vô tác của thân tức là tướng Vô tác của khẩu. Tướng Vô 
tác của khẩu tức là tướng Vô tác của ý. Tam nghiệp là tướng Vô tác. Tất cả pháp cũng 
là tướng Vô tác. Dùng tuệ Vô tác soi chiếu, tôi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

Vô tác là làm lành mà không không dính mắc đối với hành động làm lành này. 
Có các đồng nghĩa của Vô tác như sau: 

- Vô tác 無作 = Vô vi 無爲 (P: Asaṇkhata;  S: Asaṃskṛta;  E: Unconditioned)  

- Duy tác (唯作;  P:  Kiriyā;  S: Kriyā;  E: Only-action). 



Trong Thanh Tịnh Đạo luận có nói về Vô tác như sau: 

Không có người hành động, chỉ có hành động. 
   Ngoài sự chứng ngộ, không có người chứng ngộ. 
   Chỉ có những thành phần cấu tạo luôn trôi chảy. 
   Đó là quan kiến thực tiễn và chân chánh. 

25- Bồ-tát Phước Điền (S: Punyakshetra) nói:  Phước hạnh, Tội hạnh và Bất 

đồng hạnh (= không Phước-Tội hạnh) là hai. Thật tính của ba hạnh ấy là vắng lặng. 
Không thấy có làm phước, không thấy có làm tội, không thấy có làm không phước 
không tội. Không khởi ý niệm chấp mắc ở ba hạnh làm, cũng không khởi tâm về bên 
này hay bên kia nên. Do vậy, tôi thể nhập Pháp môn không hai. 

Hiểu được Vô ngã, Vô tác chính là cách thể nhập pháp môn Bất nhị đối với 

Phước hạnh, Tội hạnh và Bất đồng hạnh. 

26- Bồ-tát Hoa Nghiêm (S: Padmavyuha) nói:  Từ Ngã khởi nhị biên là hai. Thấy 
thật tướng của Ngã thì không khởi pháp hai bên, không ở trong nhị biên đó là Vô sở 
thức (thấy biết không chủ quan). Quán triệt lẽ đó, tôi thể nhập Pháp môn Bất nhị. 

Từ chấp có Ta nên khởi lên thấy các pháp ngoài Ta, đó là nhị biên, thấy có mình, 
người, chúng sanh … Nếu thấy ta không thật thì mọi cái thấy khác đều mất. 

27- Bồ-tát Đức Tạng (S: Srigarbha) nói:  Có Tướng sở đắc là hai. Nếu không sở 
đắc ắt là không tham lấy, không chê bỏ. Do trụ trong tâm bình đẳng không lấy, không 
bỏ này, tôi thể nhập Pháp môn Bất nhị. 

Tướng sở đắc gồm hai phần: năng đắc và sở đắc. Vì có năng thì có sở, chia hai 

bên. Không năng sở thì an nhiên vô vi thể nhập pháp môn Bất nhị. 

28- Bồ-tát Nguyệt Thượng (S: Candrottara) nói:  Tối với Sáng là hai. Không tối 
không sáng ắt không có hai. Như nhập Diệt thọ tưởng không còn nhận thức tối sáng. 
Đối với tất cả pháp tướng cũng như vậy. Hội nhập với lẽ ấy, tôi thể nhập pháp môn Bất 
nhị.  



Nếu có sự phân biệt đối đãi thì thấy có sự khác nhau như tối và sáng, vô minh 

và minh, ác và thiện, khổ và vui. Nhưng với tâm bình đẳng của Vô phân biệt trí hay như 
nhập diệt thọ tưởng định, hành giả không còn thấy biết sự khác biệt của thế giới bên 

ngoài, mà tất cả là Không, là bình đẳng thanh tịnh, thể nhập Bất nhị. 

 
29- Bồ-tát Bảo Ấn Thủ (S: Ratnamudrahasta) nói:  Thích Niết-bàn và Chán ghét 

thế gian là hai. Nếu chẳng thích Niết-bàn chẳng ghét thế gian thì không có hai. Vì sao? 
Nếu có trói ắt có mở, nếu vốn không bị trói thì ai cầu mở. Thấy biết được không buộc 
không mở không ưa không chán, tôi hội nhập vào pháp môn Bất nhị.  

30- Bồ-tát Châu Đảnh Vương (S: Manikutaraja) nói:  Chánh đạo và Tà đạo là 
hai. Người trụ chánh đạo thì không phân biệt là tà là chánh. Do lìa phân biệt này, tôi 
vào pháp môn Bất nhị.  

31- Bồ-tát Nhạo Thật (S: Satyarata) nói:  Thật và Chẳng thật là hai. Người thấy 
thật mà không thấy chỗ chẳng thật. Vì sao? Vì cái thấy của nhục nhãn không thể thấy 
đúng như thật. Chỉ có tuệ nhãn mới thấy đúng như thật. Tuệ nhãn không thấy gì 
nhưng không gì là không thấy. Do tỏ ngộ lẽ thật đó, tôi thể nhập vào pháp môn Bất 
nhị.  

Đại ý hai vị Bồ-tát này nói đến chỗ chân lý chính đáng thì không chia đây kia hơn 
kém. Người giải thoát thật sự chẳng màng gì những so đo. 

Ba mươi mốt vị Bồ-tát đều nói về pháp môn Bất nhị, mỗi người mỗi cách trình 
bày, nhưng đều gặp nhau ở chỗ tận cùng lẽ thật, chỗ không để ý niệm và ngôn ngữ chi 

phối. Bồ-tát luôn chân thật rốt ráo trong giải thoát. Nhưng qua lời các Bồ-tát nói thì chỗ 
giải thoát thật sự chính là chỗ mảnh đất tâm không dính mắc, không còn chia phân. 

Đâu đâu cũng đều tròn đầy ngời sáng.  



 

Hoan nghênh các bạn góp ý trao đổi! 

*** 
 


